
 
 

 

Ahsan: Jurnal Ilmiah Keislaman dan Kemasyarakatan 
Vol. 2, No. 2, Nopember 2025 

Hal 273-282 
 

Sanksi Jarimah Minum Khamer dalam Perspektif Hukum Pidana 
Islam: Kajian Normatif 

 
Diah Astuti1, Nor Halisa2, Ranti Sari3, Lahmudinur4 

 
1234Institut Agama Islam Darul Ulum Kandangan 

Email: diahastuti457@gmail.com1, nrhalisaa03@gmail.com2, rantisarileeminho@gmail.com3  

lahmudinurshi@gmail.com4   

Abstract 
The act of consuming khamer (alcoholic beverages) and the sanctions imposed on the offenders. The research 
employs a normative juridical approach by examining primary legal sources such as the Qur’an, Hadith, and 
both classical and contemporary fiqh literatures. The findings indicate that drinking khamer is classified as a 
jarimah hudud since it is explicitly prohibited in Islamic law. The prohibition aims to protect human intellect 

(hifz al-‘aql), one of the fundamental objectives of maqāṣid al-syarī‘ah, which safeguards moral and social order. 
The prescribed had punishment, consisting of forty to eighty lashes, is not merely punitive but also serves educational 
and preventive purposes. Furthermore, the prohibition carries profound wisdom in promoting a healthy, ethical, 
and dignified society. This study concludes that Islamic criminal law embodies comprehensive principles of justice 
and public welfare in maintaining social harmony. 
Keywords: Had Punishment; Hifz al-‘Aql; Islamic Criminal Law; Jarimah Hudud; Khamer 
 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pandangan hukum pidana Islam terhadap perbuatan minum 
khamer serta sanksi yang dikenakan terhadap pelakunya. Kajian ini menggunakan pendekatan yuridis 
normatif dengan menelaah sumber hukum primer, seperti Al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih klasik maupun 
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbuatan minum khamer termasuk dalam kategori 
jarimah hudud karena secara tegas dilarang dalam syariat Islam. Larangan tersebut bertujuan untuk menjaga 

akal (hifz al-‘aql), salah satu maqāṣid al-syarī‘ah yang sangat mendasar dalam menjaga kestabilan moral dan 
sosial masyarakat. Hukuman had bagi pelaku minum khamer, berupa cambuk sebanyak 40 hingga 80 kali, 
tidak hanya bersifat represif tetapi juga memiliki nilai edukatif dan preventif. Selain itu, larangan khamer 
mengandung hikmah besar dalam menciptakan masyarakat yang sehat, berakhlak, dan bermartabat. Kajian 
ini menegaskan bahwa hukum Islam memiliki dimensi kemaslahatan yang komprehensif dalam menegakkan 
keadilan dan ketertiban sosial.  
Kata kunci: Hifz al-‘Aql; Hukum Pidana Islam; Hukuman Had; Jarimah Hudud; Khamer 

 
PENDAHULUAN 

Islam adalah agama yang sempurna dan mengatur semua aspek kehidupan manusia, 
termasuk cara menjaga kebaikan dan keselamatan umat lewat hukum pidana Islam (fiqh 
jinayat). Salah satu perbuatan yang sangat diperhatikan dalam hukum Islam adalah 
meminum khamer atau minuman yang memabukkan. Perbuatan ini secara tegas dilarang 
dalam Al-Qur’an dan Hadis karena dapat merusak akal, membahayakan kesehatan, serta 
mengganggu ketertiban sosial di masyarakat. (Rizky dkk., 2024: 205) 

Dalam hukum Islam, khamer diartikan sebagai setiap jenis minuman yang dapat 
menyebabkan mabuk jika diminum dalam jumlah normal oleh orang yang sehat. 
Larangan terhadap khamer tidak hanya berkaitan dengan ibadah atau aturan agama 
semata, tetapi juga bertujuan melindungi salah satu dari lima tujuan utama syariat Islam 
(maqashid al-syariah), yaitu menjaga akal (hifz al-‘aql). Akal dianggap sebagai karunia Allah 

mailto:diahastuti457@gmail.com
mailto:nrhalisaa03@gmail.com
mailto:rantisarileeminho@gmail.com
mailto:lahmudinurshi@gmail.com


274 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

yang membedakan manusia dari makhluk lainnya, sehingga segala hal yang bisa merusak 
atau melemahkan akal harus dihindari. (Rizky dkk., 2024: 206). 

Meminum khamer termasuk dosa besar. Meskipun ada sedikit manfaat dari khamer 
bagi manusia, tetapi kerugiannya jauh lebih besar dibandingkan manfaatnya. Karena itu, 
Islam menganggap khamer sebagai “induk segala kejahatan” (ummul khabaits), karena 
dapat menjerumuskan seseorang ke dalam berbagai perbuatan maksiat lainnya Ahmad 
Wardi Muslich (Muslich, 2005: 91–92). Larangan terhadap khamer tidak hanya sebatas 
pada meminumnya saja, tetapi juga mencakup kegiatan memproduksi, menjual, dan 
menyebarkannya. 

Dalam hukum pidana Islam, perbuatan meminum khamer termasuk dalam kategori 
jarimah hudud, yaitu jenis kejahatan yang hukumannya sudah ditetapkan secara jelas 
dalam Al-Qur’an dan Hadis. Hukuman bagi pelaku adalah had, berupa cambukan (jald). 
Para ulama sepakat bahwa jumlah cambukan minimal adalah 40 kali, dan bisa ditambah 
hingga 80 kali sesuai kebijakan penguasa (Rizky dkk., 2024: 207). Tujuan dari hukuman 
ini adalah untuk memberikan efek jera bagi pelaku serta mencegah masyarakat agar tidak 
melakukan perbuatan yang sama. 

Kajian tentang perbuatan meminum khamer dalam pandangan hukum pidana Islam 
menjadi penting di masa sekarang, khususnya di Indonesia, di mana sebagian besar 
penduduknya beragama Islam tetapi menerapkan sistem hukum positif. Pemahaman 
yang mendalam mengenai pengertian, syarat, hukuman, serta hikmah di balik larangan 
meminum khamer dapat membantu dalam mengembangkan sistem hukum yang lebih 
adil dan sejalan dengan nilai-nilai keagamaan. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini bertujuan untuk mengkaji secara 
mendalam mengenai perbuatan meminum khamer dalam pandangan hukum pidana 
Islam. Pembahasan ini mencakup pengertian khamer, syarat-syarat terjadinya jarimah 
(tindak pidana) minum khamer, jenis dan bentuk hukuman yang diberlakukan, serta 
hikmah di balik larangan dan penerapan hukuman tersebut.  

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian hukum normatif (yuridis normatif) 
atau yang dikenal juga sebagai penelitian kepustakaan (library research). Penelitian 
hukum normatif dilakukan dengan menelaah bahan-bahan pustaka atau data sekunder 
sebagai sumber utama melalui kajian terhadap berbagai peraturan dan literatur yang 
berhubungan dengan topik penelitian (Soekanto & Mamudji, 2015: 13–14).  

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif untuk meneliti aspek-
aspek dalam hukum positif, khususnya yang berkaitan dengan hukum pidana Islam (fiqh 
jinayah) mengenai minuman keras atau khamer (Wiraguna, 2024: 63). Pendekatan ini 
dipilih karena berfokus pada norma-norma hukum Islam yang bersumber dari Al-
Qur’an, Hadis, serta pandangan para ulama mengenai jarimah minum khamer (Rizky 
dkk., 2024: 205).  

Tujuan dari penelitian yuridis normatif ini adalah untuk mengkaji aturan hukum 
yang berlaku dan mencari solusi terhadap permasalahan hukum melalui analisis terhadap 
norma-norma hukum yang relevan, baik yang berasal dari hukum positif Indonesia 
maupun hukum pidana Islam (Muslich, 2013: 91). 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
 Pengertian Khamer 

 

     Kata khamer berasal dari bahasa Arab, yaitu dari kata khamr (خمر) yang berarti 

“menutup”. Segala sesuatu yang berfungsi sebagai penutup disebut khimar (خمار), yang 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


275 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

dalam konteks umum sering dipahami sebagai kerudung atau penutup kepala bagi 
wanita. Sedangkan khamr sendiri berarti minuman yang memabukkan. Minuman ini 
disebut khamr karena dapat menimbulkan dampak negatif bagi tubuh manusia dan 
menutupi atau bahkan menghilangkan akal sehat. Dalam Al-Qur’an, hukum meminum 
khamr telah ditegaskan sebagai haram. (Rizky dkk., 2024: 205; Muslich, 2005: 91) 

Imam Malik, Imam Syafi’i, dan Imam Ahmad berpendapat bahwa khamr adalah setiap 
minuman yang memabukkan, baik disebut khamr maupun dengan nama lain. Sementara 
itu, Abu Hanifah membedakan antara khamr dan minuman yang memabukkan. (Az-
Zuhaili, Jilid 7: 318) Menurutnya, khamr diharamkan untuk diminum baik dalam jumlah 
sedikit maupun banyak karena keharamannya terletak pada zatnya sendiri. Sedangkan 
untuk minuman lain yang memiliki efek memabukkan namun bukan khamr, larangannya 
tidak berlaku pada minumannya, tetapi pada keadaan mabuk yang ditimbulkannya. Oleh 
karena itu, menurut Abu Hanifah, seseorang tidak dilarang meminum minuman yang 
memabukkan selain khamr selama belum sampai pada kondisi mabuk.  

Menurut Imam Abu Hanifah, pengertian asy-syurbu (meminum) hanya berlaku untuk 
minuman berupa khamr, baik diminum dalam jumlah sedikit maupun banyak. 
(Widiansyah, 2019: 45). Dengan kata lain, yang dimaksud “meminum” dalam konteks 
hukum adalah meminum khamr itu sendiri.  

Dari pandangan tersebut, Imam Abu Hanifah membagi khamr menjadi tiga jenis 
cairan: 

a. Perasan anggur yang dibiarkan mengendap hingga berbuih dan akhirnya menjadi 
zat yang memabukkan.  

b. Perasan anggur yang dimasak hingga mendidih dan berkurang dua pertiga 
bagiannya, lalu berubah menjadi minuman yang memabukkan. 

c. Perasan kurma atau anggur kering yang dibiarkan mengendap sampai berbuih dan 
menimbulkan efek mabuk.  

Menurut Abu Hanifah, minuman yang berasal dari perasan anggur. Karena itu, ia 
membedakan antara khamr dan musykir (minuman memabukkan dari bahan selain 
anggur). Khamr tetap haram diminum, baik sedikit maupun banyak. Namun, untuk 
musykir, hukuman baru berlaku jika orang yang meminumnya benar-benar mabuk. Jika 
tidak sampai mabuk, maka tidak dikenakan hukuman. 

Asy-syurbu atau perbuatan meminum dianggap terjadi ketika minuman yang diminum 
telah sampai ke tenggorokan. Jika cairan tersebut tidak sampai ke tenggorokan, misalnya 
hanya untuk berkumur, maka tidak termasuk dalam kategori “meminum”. (Irfan & 
Amrullah, 2014: 104) Seseorang juga dikatakan meminum khamr apabila ia benar-benar 
menelannya dengan tujuan tertentu, seperti menghilangkan haus, padahal ada air yang 
bisa diminum sebagai pengganti. Namun, jika perbuatan itu dilakukan karena terpaksa 
atau dalam kondisi darurat, maka pelakunya tidak dikenakan hukuman. 

Larangan terhadap khamer dalam Islam tidak ditetapkan secara langsung, melainkan 
dilakukan secara bertahap (tadarruj) melalui empat fase.  

a. Tahap pertama, Allah SWT menjelaskan bahwa khamer memiliki manfaat bagi 
manusia, namun dosanya jauh lebih besar daripada manfaatnya, sebagaimana 
disebutkan dalam QS. Al-Baqarah [2]: 219:  
 

بَرُ مِن
ْ
ك
َ
 أ
ٓ
مُهُمَا

ْ
إِث اسِ وَ

َّ
فِعُ لِلن

ٰ
ـ
َ
بِيرٌٌۭ وَمَن

َ
مٌ ك

ْ
 إِث
ٓ
لْ فِيهِمَا

ُ
يْسِرِِۖ ق

َ ْ
مْرِ وَالْ

َ
خ
ْ
كَ عَنِ ال

َ
ون
ُ
ل
َ
  يَسْأ

 
عِهِمَا

ْ
ف
َّ
ن  

“Mereka bertanya kepadamu tentang khamer dan judi. Katakanlah: Pada keduanya terdapat 
dosa besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari manfaatnya.”  

b. Tahap kedua, Allah melarang umat Islam melaksanakan salat dalam keadaan 
mabuk, sebagaimana dalam QS. An-Nisa [4]: 43.  

 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


276 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

هَا  يُّ
َ
أ
ٰٓ
ذِينَ ٱيَـ

َّ
  ل

۟
رَبُوا

ْ
ق
َ
 ت
َ

 لَ
۟
وا
ُ
 ٱءَامَن

َ
وٰة

َ
ل    لصَّ

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
 مَا ت

۟
مُوا

َ
عْل

َ
ىٰ ت رَىٰ حَتَّ

ٰ
ـ
َ
مْ سُك

ُ
نت
َ
أ وَ ... 

 
“Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mendekati salat sedang kamu dalam keadaan 

mabuk, sampai kamu mengerti apa yang kamu ucapkan...” 
c. Tahap ketiga, Allah menegaskan bahwa khamer adalah perbuatan keji dan 

termasuk perbuatan setan, sebagaimana tertulis dalam QS. Al-Maidah [5]: 90–
91.  

 

هَا  يُّ
َ
أ
ٰٓ
ذِينَ ٱيَـ

َّ
مَا  ل

َّ
 إِن
۟
وٓا
ُ
مْرُ ٱ ءَامَن

َ
خ
ْ
يْسِرُ ٱوَ   ل

َ ْ
نصَابُ ٱوَ  لْ

َ ْ
مُ ٱوَ  لْ

ٰ
ـ
َ
زْل
ْ
نْ عَمَلِ  لْ ِ

نِ ٱرِجْسٌٌۭ م 
ٰ
ـ
َ
يْط

َّ
  لش

َ
نِبُوهُ ٱف

َ
مْ   جْت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
ل

( 
َ
لِحُون

ْ
ف
ُ
مَا يُرِيدُ ٩٠ت

َّ
نُ ٱ( إِن

ٰ
ـ
َ
يْط

َّ
مُ  لش

ُ
ك
َ
ن يُوقِعَ بَيْن

َ
 ٱأ

َ
وَة

ٰ
عَدَ

ْ
 ٱوَ  ل

ٓ
ا
َ
ض

ْ
بَغ

ْ
مْرِ ٱ ءَ فِى ل

َ
خ
ْ
يْسِرِ ٱوَ  ل

َ ْ
رِ   لْ

ْ
مْ عَن ذِك

ُ
ك وَيَصُدَّ

ِ ٱ
وٰةِ ٱوَعَنِ  للَّّ

َ
ل  ) لصَّ

َ
نتَهُون م مُّ

ُ
نت
َ
هَلْ أ

َ
(٩١ف  

 
“Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya khamer, judi, berkorban untuk berhala, dan 

mengundi nasib dengan panah adalah perbuatan keji termasuk perbuatan setan. Maka jauhilah 
perbuatan-perbuatan itu agar kamu beruntung. Sesungguhnya setan bermaksud menimbulkan 
permusuhan dan kebencian di antara kamu melalui khamer dan judi, serta menghalangimu dari 
mengingat Allah dan salat; maka berhentilah kamu (dari perbuatan itu).” 

d. Tahap keempat, khamer diharamkan secara mutlak dan final. Rasulullah SAW 
juga menegaskan larangan ini dalam hadis riwayat Imam Muslim: “Setiap yang 
memabukkan adalah khamer, dan setiap khamer adalah haram.” (HR. Muslim). 

Dalam hukum pidana Islam, pengertian khamer tidak hanya terbatas pada minuman 
keras yang berasal dari perasan anggur, tetapi mencakup semua jenis minuman yang 
dapat menyebabkan mabuk, seperti bir, arak, tuak, dan berbagai minuman beralkohol 
lainnya. Dalam perkembangan hukum Islam modern, zat-zat seperti narkotika dan 
bahan adiktif juga dianalogikan (qiyas) dengan khamer karena sama-sama merusak akal 
(Az-Zuhaili, Jilid 7: 320). 

Para ulama sepakat bahwa segala sesuatu yang memabukkan dalam jumlah banyak 
tetap haram, meskipun dikonsumsi dalam jumlah sedikit. Hal ini berdasarkan sabda 
Rasulullah SAW: “Apa yang memabukkan dalam jumlah banyak, maka sedikitnya pun haram.” 
(HR. Abu Dawud dan At-Tirmidzi). 

 
Pengertian Khamer dalam Perspektif Hukum Positif di Indonesia 
Dalam hukum positif di Indonesia, istilah khamer tidak dikenal secara langsung, 

tetapi digantikan dengan istilah “minuman beralkohol” atau “minuman keras”. Regulasi 
mengenai minuman beralkohol diatur dalam berbagai peraturan, salah satunya adalah 
Peraturan Presiden Nomor 74 Tahun 2013 tentang Pengendalian dan Pengawasan 
Minuman Beralkohol, yang kemudian diperbarui melalui Peraturan Presiden Nomor 25 
Tahun 2022. Kedua peraturan ini mengklasifikasikan minuman beralkohol menjadi tiga 
golongan berdasarkan kadar etanol, yakni Golongan A (1–5%), Golongan B (>5–20%), 
dan Golongan C (>20–55%). Pengaturan ini menunjukkan bahwa minuman beralkohol 
dianggap sebagai komoditas yang membutuhkan pengawasan ketat terkait produksi, 
distribusi, dan konsumsi (Perpres No. 25/2022). 

KUHP juga memuat aturan terkait perilaku yang berhubungan dengan konsumsi 
alkohol, terutama jika menimbulkan gangguan terhadap ketertiban umum. Pasal 492 
KUHP memberikan sanksi bagi seseorang yang berada dalam keadaan mabuk dan 
kemudian menyebabkan kekacauan atau mengganggu ketertiban. Selain itu, Undang-
Undang Nomor 22 Tahun 2009 tentang Lalu Lintas dan Angkutan Jalan (UU LLAJ) 
juga mengatur larangan mengemudi dalam keadaan mabuk, sebagaimana diatur dalam 
Pasal 293. Ketentuan-ketentuan ini menunjukkan bahwa kondisi mabuk akibat alkohol 
dipandang berbahaya karena dapat mengancam keselamatan masyarakat. 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


277 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

Selain itu, berbagai peraturan daerah (Perda) di Indonesia juga menetapkan 
pembatasan bahkan pelarangan peredaran minuman beralkohol. Aturan ini dibuat untuk 
menjaga ketertiban umum dan moralitas masyarakat, terutama di wilayah yang memiliki 
sensitivitas budaya dan agama yang lebih kuat (Soekanto & Mamudji, 2015: 13). 
Walaupun dasar hukumnya berbeda dengan ketentuan dalam Islam, tujuan yang ingin 
dicapai tetap sama, yaitu menjaga ketertiban sosial serta mencegah dampak buruk yang 
ditimbulkan oleh konsumsi alkohol. 

Dari perbandingan tersebut terlihat bahwa meskipun hukum Islam melarang khamer 
secara mutlak (Rizky dkk., 2024: 205; Az-Zuhaili, Jilid 7: 318), sementara hukum positif 
Indonesia tidak menerapkan pelarangan total, keduanya sama-sama memandang alkohol 
sebagai zat yang berisiko bagi kesehatan, keselamatan, dan ketertiban masyarakat. 
Dengan demikian, meskipun pendekatannya berbeda, hukum positif Indonesia tetap 
sejalan dengan semangat hukum Islam dalam hal pengendalian dan pencegahan 
kerusakan sosial akibat minuman beralkohol (Muslich, 2013: 98). 

 
Syarat-Syarat Jarimah Minum Khamer 
Jarimah minum khamer termasuk dalam kategori jarimah hudud, yaitu jenis kejahatan 

yang hukumannya telah ditetapkan secara pasti dalam nash syariat (Al-Qur’an dan 
Hadis). Agar seseorang dapat dikenai hukuman had karena meminum khamer, terdapat 
beberapa syarat yang harus dipenuhi, baik yang berkaitan dengan pelaku (syurūt al-fā‘il) 
maupun dengan perbuatannya (syurūt al-fi‘l). 

1. Syarat-Syarat yang Berkaitan dengan Pelaku (Syurut Al-Fail) 
a) Berakal Sehat (Al-'Aql) 

Pelaku jarimah minum khamer harus berada dalam keadaan berakal sehat saat 
melakukan perbuatan tersebut. Seseorang yang tidak memiliki akal, seperti orang gila, 
tidak dapat dijatuhi hukuman had karena tidak termasuk dalam golongan mukallaf, yaitu 
orang yang telah dibebani tanggung jawab hukum syariat.  Rasulullah SAW bersabda: 
“Diangkat pena (pembebanan hukum) dari tiga golongan: dari orang yang tidur hingga ia bangun, 
dari anak kecil hingga ia baligh, dan dari orang gila hingga ia sembuh.” (HR. Abu Dawud) 

b) Baligh (Dewasa) 
Pelaku harus sudah mencapai usia baligh agar dapat dikenai hukuman had. Anak yang 

belum baligh tidak dijatuhi hukuman tersebut, tetapi hanya diberi pendidikan dan 
hukuman ta‘zir sesuai kebijakan hakim atau walinya. Tanda-tanda baligh bagi laki-laki 
adalah mengalami mimpi basah atau telah berusia 15 tahun, sedangkan bagi perempuan 
adalah mengalami menstruasi, mimpi basah, atau berusia 15 tahun (Mubarok, 2005: 82). 

c) Merdeka (Al-Hurriyah) 
Menurut mazhab Hanafi, pelaku harus berstatus merdeka (bukan budak). Jika 

seorang budak meminum khamer, maka hukumannya adalah setengah dari hukuman 
orang merdeka, yaitu 40 kali cambukan. Namun, jumhur ulama (mayoritas ulama) 
berpendapat bahwa hukuman had bagi budak dan orang merdeka sama, tanpa ada 
perbedaan dalam jumlah cambukan. (Mubarok, 2005: 82). 

d) Beragama Islam 
Pelaku juga harus beragama Islam. Seorang non-Muslim (dzimmi) yang tinggal di 

wilayah negara Islam tidak dikenakan hukuman had bila meminum khamer, karena 
mereka tidak terikat oleh hukum syariat dalam hal ini, kecuali jika perbuatannya 
menimbulkan gangguan terhadap ketertiban umum. Hal ini sejalan dengan kaidah fiqh: 
“Biarkanlah mereka dengan apa yang mereka yakini.” (Muslich, 2013: 94). 

e) Mengetahui Keharaman Khamer 
Syarat lainnya adalah pelaku harus mengetahui bahwa meminum khamer merupakan 

perbuatan haram. Jika seseorang baru masuk Islam (muallaf) atau tinggal di daerah 
terpencil sehingga belum mengetahui hukum haramnya khamer, maka ia tidak dikenakan 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


278 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

hukuman had. Dalam kasus seperti itu, cukup diberikan penjelasan dan peringatan agar 
tidak mengulangi perbuatan tersebut (Wiraguna, 2024: 63). 

f) Melakukan dengan Kehendak Sendiri (Ikhtiyar) 
Pelaku juga harus melakukan perbuatan tersebut dengan kehendak dan kesadarannya 

sendiri, bukan karena paksaan. Seseorang yang dipaksa untuk meminum khamer tidak 
dikenai hukuman had, karena ia tidak melakukannya atas kemauan sendiri.  

Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam QS. An-Nahl [16]: 106, yang 
memberikan pengecualian bagi orang yang dipaksa namun hatinya tetap teguh dalam 
keimanan:  

 

نِهِ 
ٰ
ِ مِنۢ بَعْدِ إِيمَـ

رَ بِاللَّّ
َ
ف
َ
بُهُ  ۦٓمَن ك

ْ
ل
َ
رِهَ وَق

ْ
ك
ُ
 مَنْ أ

َّ
 بِ  ۥإِلَ

مَئِن ۢ
ْ
نِ ٱمُط

ٰ
يمَـ ِ

ْ
لْ   

 
Artinya: “Barang siapa yang kafir kepada Allah setelah beriman, kecuali orang yang dipaksa 

kafir sedangkan hatinya tetap tenang dalam keimanan (tidak berdosa)...” (QS. An-Nahl [16]: 106) 
 
2. Syarat-Syarat yang Berkaitan dengan Perbuatan (Syurut Al-Fi'il) 

a) Minuman yang Diminum adalah Khamer  
“Mereka bertanya kepadamu tentang khamar dan judi. Katakanlah: Pada keduanya terdapat 

dosa besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar daripada 
manfaatnya.” (QS. Al-Baqarah [2]: 219)  

Ayat ini menegaskan bahwa khamer termasuk perbuatan yang mengandung dosa 
besar dan diharamkan karena memabukkan.  

b) Masuk ke dalam Rongga Tubuh  
“Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya khamar, judi, berhala, dan mengundi nasib dengan 

anak panah adalah perbuatan keji termasuk perbuatan setan. Maka jauhilah perbuatan-perbuatan 
itu agar kamu mendapat keberuntungan.” (QS. Al-Mā’idah [5]: 90)  

Perintah “jauhilah” menunjukkan larangan mutlak, termasuk segala bentuk konsumsi 
yang membuat khamer masuk ke dalam tubuh dengan cara apa pun.  

c) Dengan Sengaja (Al-Qasd)  
“Dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa yang kamu khilaf padanya, tetapi (yang berdosa) 

adalah apa yang disengaja oleh hatimu.” (QS. Al-Ahzab [33]: 5)  
Ayat ini menjadi dasar bahwa perbuatan tanpa kesengajaan (tidak tahu atau tidak 

sadar) tidak dikenai hukuman had. 
d) Tidak Ada Unsur Darurat  

“Tetapi barang siapa dalam keadaan terpaksa (memakan yang haram) sedang ia tidak 
menginginkannya dan tidak melampaui batas, maka tidak ada dosa baginya. Sesungguhnya Allah 
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” (QS. Al-Baqarah [2]: 173)  

Ayat ini menjelaskan adanya keringanan (rukhshah) dalam kondisi darurat, termasuk 
ketika seseorang terpaksa meminum khamer untuk menyelamatkan nyawanya. 

 
3. Syarat-Syarat Pembuktian (Syurut Al-Itsbat) 
a) Pengakuan (Al-Iqrar)  

“Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-benar penegak keadilan, 
menjadi saksi karena Allah, biarpun terhadap dirimu sendiri...”  (QS. An-Nisā’ [4]: 135)  

Ayat ini menegaskan pentingnya kejujuran dan tanggung jawab seseorang terhadap 
dirinya sendiri di hadapan hukum. Oleh karena itu, pengakuan yang dilakukan secara 
sadar dan tanpa paksaan dianggap sah sebagai alat bukti. 

b) Persaksian (Asy-Syahadah)  
“Dan persaksikanlah dengan dua orang saksi dari orang-orang lelaki di antara kamu. Jika tidak 

ada dua orang lelaki, maka (boleh) seorang lelaki dan dua orang perempuan dari saksi-saksi yang 
kamu ridhai...” (QS. Al-Baqarah [2]: 282)  

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


279 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

Ayat ini menjadi dasar hukum umum mengenai pentingnya kesaksian dalam 
pembuktian perkara. Dalam konteks khamer, kesaksian dua orang laki-laki yang adil 
diperlukan untuk memastikan kebenaran perbuatan tersebut. 

c) Qarinah (Indikasi Kuat)  
“Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu berita, maka 

periksalah dengan teliti, agar kamu tidak menimpakan musibah kepada suatu kaum tanpa 
mengetahui keadaannya, yang menyebabkan kamu menyesal atas perbuatanmu itu.” (QS. Al-

Ḥ ujurāt [49]: 6)  
Ayat ini mengajarkan pentingnya verifikasi dan kehati-hatian dalam menerima suatu 

informasi atau bukti. Dalam konteks modern, hal ini dapat dijadikan landasan untuk 
menggunakan qarinah seperti hasil laboratorium sebagai alat bantu untuk memastikan 
kebenaran perkara. 

 
Sanksi Hukum Minum Khamer 
Dalam hukum pidana Islam, perbuatan meminum khamer (minuman keras yang 

memabukkan) termasuk dalam kategori jarimah hudud, yaitu tindak pidana yang 
hukumannya telah ditetapkan secara pasti oleh Allah SWT dan Rasulullah SAW 
(Muslich, 2013: 98). Pengharaman khamer memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an, 
antara lain dalam surah Al-Maidah ayat 90 yang menegaskan bahwa khamer adalah 
perbuatan keji termasuk perbuatan setan yang harus dijauhi. Larangan tersebut 
dimaksudkan untuk melindungi akal manusia (hifz al-‘aql) agar tidak rusak, sebab akal 
merupakan salah satu unsur penting dalam kehidupan manusia dan menjadi syarat utama 
dalam pelaksanaan tanggung jawab hukum (taklif). 

Sanksi bagi pelaku minum khamer dalam hukum Islam adalah hukuman had berupa 
cambukan (jald). Berdasarkan hadis sahih yang diriwayatkan Imam Muslim disebutkan: 
“Rasulullah SAW pernah mencambuk (pelaku minum khamer) sebanyak empat puluh 
kali dengan pelepah kurma atau sandal.” (HR. Muslim). 

Pada masa Khalifah Umar bin Khattab, hukuman tersebut ditingkatkan menjadi 80 
kali cambukan setelah beliau bermusyawarah dengan para sahabat. Peningkatan jumlah 
cambukan ini didasari pertimbangan sosial dan moral, agar masyarakat merasa jera dan 
tidak lagi melakukan pelanggaran serupa. Keputusan Umar tersebut diterima secara luas 
oleh para sahabat, dan kemudian menjadi salah satu dasar perbedaan pandangan dalam 
mazhab-mazhab fikih (Muslich, 2005: 94). 

Menurut Mazhab Hanafi dan Maliki, jumlah cambukan untuk pelaku minum khamer 
adalah 80 kali cambukan, mengikuti ijtihad Umar bin Khattab. Sedangkan Mazhab Syafi‘i 
dan Hanbali berpendapat bahwa hukuman minimal adalah 40 kali cambukan, dan dapat 
ditambah menjadi 80 kali sesuai kebijakan penguasa apabila dianggap perlu untuk 
menimbulkan efek jera di masyarakat (Az-Zuhaili, Jilid 7: 320). 

Pelaksanaan hukuman had hanya dapat dilakukan apabila terpenuhi syarat 
pembuktiannya secara sah, yaitu melalui pengakuan pelaku sendiri atau kesaksian dua 
orang laki-laki yang adil. Apabila unsur pembuktian tersebut tidak terpenuhi, maka 
hukuman had tidak dapat dijatuhkan, dan pelaku hanya dapat dikenai hukuman ta‘zir, 
yakni hukuman yang ditetapkan atas kebijakan hakim sesuai tingkat kesalahan dan 
dampaknya terhadap masyarakat. (Mubarok, 2005: 84). 

Hukuman atas perbuatan minum khamer dalam Islam tidak dimaksudkan untuk 
menyakiti atau mempermalukan pelaku, melainkan memiliki tujuan edukatif, preventif, 
dan represif. Tujuan utamanya adalah menjaga moral masyarakat, melindungi akal dari 
kerusakan, serta menegakkan ketertiban umum. Dalam konteks hukum pidana Islam 
modern, nilai-nilai yang terkandung dalam hukuman ini dapat dijadikan inspirasi dalam 
pembentukan hukum positif yang lebih berkeadilan dan berorientasi pada kemaslahatan 
sosial (Irfan & Amrullah, 2014: 107). 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


280 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

 
Hikmah Larangan Minum Khamer 
Larangan meminum khamer dalam Islam mengandung hikmah yang sangat 

mendalam, baik dari segi spiritual, sosial, kesehatan, maupun ekonomi. Larangan ini 
bukan semata-mata untuk membatasi kebebasan manusia, tetapi sebagai bentuk 
perlindungan terhadap akal, jiwa, dan moral manusia agar tetap berada dalam jalan yang 
benar. 

Secara spiritual, larangan khamer bertujuan untuk menjaga kesucian akal sebagai 
instrumen utama manusia dalam berpikir, beribadah, dan mengenal Tuhannya (hifz al-
‘aql). Akal merupakan karunia besar yang membedakan manusia dari makhluk lain. 
Ketika seseorang mabuk, ia kehilangan kemampuan untuk membedakan antara yang 
benar dan salah, serta mudah terjerumus pada dosa dan kelalaian terhadap kewajiban 
agama. Oleh karena itu, khamer dinilai sebagai penghalang dalam mendekatkan diri 
kepada Allah SWT. Sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT: “Sesungguhnya 
syaitan itu bermaksud hendak menimbulkan permusuhan dan kebencian di antara kamu 
lantaran (meminum) khamer dan berjudi itu, dan menghalangi kamu dari mengingat Allah 
dan sembahyang...” (QS. Al-Maidah: 91). 

Secara sosial, hikmah larangan khamer adalah untuk mencegah munculnya kejahatan 
dan kerusakan moral yang sering kali timbul akibat hilangnya kesadaran diri saat mabuk. 
Banyak kasus kriminal seperti perkelahian, pembunuhan, kekerasan dalam rumah 
tangga, dan pelecehan seksual yang bermula dari pengaruh alkohol. Selain itu, khamer 
juga menjadi penyebab utama retaknya keharmonisan keluarga, rusaknya hubungan 
sosial, dan meningkatnya angka kemiskinan karena perilaku konsumtif tanpa kendali. 
Dengan demikian, larangan khamer merupakan langkah preventif Islam dalam menjaga 
stabilitas sosial dan moral masyarakat (Rizky dkk., 2024: 207). 

Dari aspek kesehatan, berbagai penelitian medis menunjukkan bahwa konsumsi 
alkohol dapat menyebabkan gangguan pada sistem saraf pusat, kerusakan hati (liver), 
jantung, serta menurunkan daya pikir dan konsentrasi. Hal ini sejalan dengan prinsip 
maqashid al-syari‘ah yang menekankan pentingnya menjaga tubuh dan akal dari segala 
bentuk kerusakan (Widiansyah, 2019: 52). Dalam konteks ekonomi, larangan khamer 
mendorong umat Islam untuk menghindari pemborosan dan perilaku konsumtif yang 
merugikan diri sendiri serta keluarga. Uang yang seharusnya digunakan untuk kebutuhan 
pokok atau amal justru terbuang sia-sia dalam hal yang diharamkan (Irfan & Amrullah, 
2014: 107). 

Oleh karena itu, hikmah larangan khamer tidak hanya bersifat individual, tetapi juga 
kolektif. Islam mengajarkan bahwa kemaslahatan masyarakat lebih diutamakan daripada 
kesenangan pribadi yang bersifat sementara. Melalui pelarangan khamer, Islam berupaya 
menciptakan masyarakat yang sehat, produktif, dan bermoral tinggi. Hal ini 
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya bertujuan menghukum pelaku 
pelanggaran, tetapi juga memiliki dimensi rehabilitatif, edukatif, dan preventif dalam 
menjaga keseimbangan hidup manusia (Az-Zuhaili, Jilid 7: 318). 

 
SIMPULAN  

Perbuatan meminum khamer dalam hukum pidana Islam termasuk kategori jarimah 
hudud, yaitu tindak pidana yang hukuman dan ketentuannya telah ditetapkan secara 
tegas dalam Al-Qur’an dan Hadis. Pengharaman khamer dilakukan secara bertahap 
(tadarruj), hingga akhirnya ditetapkan sebagai larangan mutlak demi menjaga akal (hifz al-

‘aql), yang merupakan salah satu tujuan utama syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). Ulama sepakat 
bahwa semua yang memabukkan, baik sedikit maupun banyak, tetap haram dan 
termasuk perbuatan yang merusak akal serta dapat menjerumuskan pada berbagai 
bentuk kemaksiatan.  

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan


281 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

Dalam konteks penegakan hukumnya, Islam menetapkan bahwa pelaku jarimah 
minum khamer dikenai hukuman had berupa cambukan, yakni 40 kali menurut praktik 
Rasulullah SAW, dan dapat ditingkatkan menjadi 80 kali sesuai ijtihad Umar bin Khattab 
dan perkembangan kebutuhan sosial. Namun, pelaksanaan hukuman had baru dapat 
diterapkan jika terpenuhi syarat-syarat yang berkaitan dengan pelaku, perbuatan, serta 
alat bukti, seperti pengakuan atau kesaksian dua saksi laki-laki yang adil. Jika syarat ini 
tidak terpenuhi, maka pelaku dikenai hukuman ta‘zir sesuai kebijakan hakim.  

Dari aspek sosial, kesehatan, dan moral, larangan khamer mengandung hikmah 
besar. Alkohol terbukti menyebabkan kerusakan akal, gangguan kesehatan, 
meningkatnya potensi kriminalitas, rusaknya hubungan sosial, hingga kerugian ekonomi. 
Dengan demikian, pelarangan khamer dalam Islam bukan sekadar aturan moral, tetapi 
upaya menyeluruh untuk menjaga ketertiban dan kesejahteraan masyarakat. Sementara 
itu, dalam hukum positif Indonesia, istilah khamer diterjemahkan sebagai minuman 
beralkohol atau minuman keras, yang diatur melalui Peraturan Presiden, KUHP, 
Undang-Undang Lalu Lintas, dan sejumlah peraturan daerah. Berbeda dari hukum Islam 
yang mengharamkan secara total, hukum positif Indonesia lebih menekankan 
pengendalian dan pengawasan melalui pembatasan produksi, distribusi, konsumsi, serta 
pemberian sanksi bagi tindakan mabuk yang mengganggu ketertiban atau 
membahayakan keselamatan publik. Meskipun mekanisme dan dasar hukumnya 
berbeda, keduanya memiliki tujuan yang sama, yakni mencegah kerusakan akal, menjaga 
ketertiban sosial, dan melindungi masyarakat dari dampak buruk minuman beralkohol. 
Secara keseluruhan, baik hukum pidana Islam maupun hukum positif Indonesia sepakat 

bahwa konsumsi alkohol memiliki risiko yang besar bagi individu dan masyarakat. Oleh 

karena itu, pengaturan yang ketat serta penerapan sanksi yang proporsional merupakan 

langkah penting untuk menjaga keamanan, moralitas, dan kemaslahatan umum. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abi Dawud. (t.t.). Sunan Abi Dawud, Kitab al-Asyhribah, Hadis No. 3681; Kitab al-Hudud, 
Hadis No. 4398.  

Az-Zuhaili, W. (t.t.). Fiqh Islam wa Adillatuhu (Jilid 7).  
Departemen Agama RI. (2010). Al-Qur'an dan Terjemahnya. CV Penerbit Diponegoro.  
Firdaus, R. A., dkk. (2024). Proses penyelesaian jarimah khamar di Mahkamah Syar’iyyah. Jurnal 

Hukum dan Kewarganegaraan, 9(6).  
Ghina, A. R., dkk. (2024). Minum khamer dalam perspektif hukum pidana Islam. Terang: Jurnal 

Kajian Ilmu Sosial, Politik dan Hukum, 1(2), 205–207. 
https://journal.appihi.or.id/index.php/Terang/article/download/218/265/12
18 

Hakim, R. (2010). Hukum pidana Islam. Pustaka Setia.  
Irfan, M. N., & Amrullah, M. (2014). Fiqh jinayah: Hukum pidana Islam. Amzah.  
Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.  
Mubarok, J. (2005). Hukum pidana Islam di Indonesia. Pustaka Setia.  
Muslich, A. W. (2005). Hukum pidana Islam. Sinar Grafika.  
Muslich, A. W. (2013). Hukum pidana Islam (Edisi revisi). Sinar Grafika.  
Muslim, I. (t.t.). Sahih Muslim, Kitab al-Asyhribah, Hadis No. 2003.  
Soekanto, S., & Mamudji, S. (2015). Penelitian hukum normatif: Suatu tinjauan singkat (Cet. 

XVIII). Rajawali Pers.  
Wiraguna, I. W. (2024). Metode normatif dan empiris dalam penelitian hukum: Studi eksploratif 

di Indonesia. Public Sphere: Jurnal Sosial Politik, Pemerintahan dan Hukum, 3(3), 
63. 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan
https://journal.appihi.or.id/index.php/Terang/article/download/218/265/1218
https://journal.appihi.or.id/index.php/Terang/article/download/218/265/1218


282 
Ahsan: Jurnal Keislaman dan Kemasyarakatan 
Website https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan  
 

Widiansyah, P. (2019). Tindak pidana minum minuman keras (khamar) dalam perspektif hukum 
pidana positif dan hukum pidana Islam (Skripsi). Universitas Muhammadiyah 
Magelang.  

 

 

https://jurnal.pustari.com/index.php/ahsan

